
׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ1 

ן ו ו י כ ת  ו א י ר ק

ןנור    תור  

מלחמה היא העת של הנשגב

ד כמה אפשר לצפות מן האומנות להגיב באופן מיידי לאירועי המלחמה, או ע
שמא האומנות, מעצם מהותה, מושהית, מעוכבת ביכולתה לבטא את טראומת 
שנדרש  או  האומנות,  על  ישירה  השפעה  המלחמה  לאירועי  האם  המלחמה? 
מרחק הכרחי, שבלעדיו לא יכול להימצא ביטוי אומנותי לכל מה שהמלחמה מביאה איתה?

עולם האומנות מציג בימים אלו שפע תערוכות, מחזות וטקסטים שעוסקים בימים הנוראים 
כזה  לשאלה,  מענה  בכך  יש  בעקבותיהם. האם  ובאירועי המלחמה שבאו  אוקטובר  של 
המחייב לראות את האומנות כערוכה להגיב מיידית להתרחשויות? לצד מיידיות התגובה, 
התנסויות  של  מתיעוד  בשונה  אקטואלית,  עמידה  אין  לאומנות  כי  מנגד  הטוענים  יש 
אקטואליות אישיות או קולקטיביות. האומנות מעוכבת ביחס לטראומת המלחמה, ונדרש 

פרק זמן ארוך כדי שאירועי השעה יהפכו ל״חומר״ ספרותי או חזותי. 

מבלי לנסות להכריע בשאלת מהות זיקת הזמנים בין המלחמה לבין ביטויים אומנותיים 
שלה, אציג כאן מחווה אומנותית שתשמש מקרה בוחן להבנת המושג עיכוב או השהייה 
של האומנות ביחס למאורעות המלחמה, ובכך תאיר את המשמעות האסתטית של עיכוב, 

כזה שאין להבינו כעיכוב בזמן דווקא. 

מן  לנדאו  סיגלית  של  בעבודותיה  שמופיעה  זו  היא  מדובר  שבה  האומנותית  המחווה 
מעורבת  כמו־אנושית, שאינה  או  אנושית  פיגורה  מחווה שבה  זו  האחרונות.  השנתיים 
בשום פעולה מוגדרת, נושאת את כָּּפֵֵּיהָָ או את ראשה כלפי מעלה או מטה. בדוגמאות 
שמובאות כאן מופיעות כותרות פרחים במחווה כמו־אנושית של הרכנת ראש, צמד כפיים 
דמוי  אישה  וגוף  בלבד,  המחווה  נותרת  גוף  של  בהיעדרו  כאשר  מעלה,  כלפי  נשואות 

קונכייה או גזע עץ עם ראש מוטה כלפי מעלה. 



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ2 

כדי לגשת לבחינת המשמעות של משפחת המחוות הזו ביחס לנושא שעל הפרק, אזכיר 
ראשית טענה של פרויד, המבקש להסביר את נכונותו של גיבור המלחמה לסכן את חייו 
בשדה הקרב. לדבריו, ״ההנמקה התבונית של הגבורה מתבססת על העֶֶמדה שערך החיים 
הפרטיים אינו יכול להיות שווה לערכם של דברים מסוימים, מופשטים וכלליים" )פרויד, 
בהשוואה  הפרטיים  החיים  של  הפחותה  החשיבות  לגבי  התבונית  ההנמקה   .)73  ,2008
לערכים האוניברסליים נחוצה מפני שגיבור המלחמה פועל לכאורה בניגוד לתבונה. נוכח 
הסכנות שמְְּזמן שדה הקרב ניתן היה לצַַפות שיעמוד החייל מפוחד, חסר אונים, ויירתע 
ממקום הסכנה, אך לא כך הדבר. לטענתו של פרויד, מה שעומד מאחורי הנכונות לעמוד 
מול סכנות המלחמה הוא העובדה שהמוות העצמי אינו נוכח כתוכן נפשי, ואין לו ייצוג 
של  היכולת  בהיעדר  כלומר  בַַּלא־מודע,  העצמי  למוות  ייצוג  באין  הנפשית.1  במציאות 
איום  של  מצב  תוך  נפשי אל  תוכן  לצקת  שלו,  מותו  של  האפשרות  את  לדַַמות  הפרט 
קיומי, יכול תוכן אחר להופיע כתחליף. או אז הדימוי של זירת המלחמה הוא של מקום 
כגון  אידיאלים  לטובת  הפרט( מתבטל  עבור  המובן  )נטול  העצמי  החיים  ערך  בו  אשר 
מולדת, מורשת אבות או זהות משותפת. בין מצב הסכנה והאימה לבין הערכים הכלליים 
והמופשטים מצויה אי־היכולת לצקת משמעות פרטית במוות, ואי־יכולת זו היא שגורמת 

לַַפְְּרט להניח את המשמעות מעֵֵבר לו, כלומר באידיאלים. 

הדיון של פרויד במלחמה מאפשר לראות שהעיכוב מצוי בתווך שבין היעדר מובן של 
מצב האיום הקיומי עבור הפרט לבין האידיאה הכללית. בתווך הזה, של אי־היכולת 
של  כביטוי  האידיאלים  מגויסים  לפתח,  העומדת  לסכנה  עצמית  משמעות  לייחס 
הקונפליקט בין גודל הסכנה לבין אי־היכולת להכיל את משמעות האירועים כנוגעת 

ליחיד.

עבר  מחווה אל  לטובת  הפרטיקולרי  התוכן  של  הזו  לטעון שההרחקה  מבקשת  אני 
אידיאה כללית מאפשרת להבין מהי עמידתה של האומנות שממנה היא יכולה לבטא 
אלא  בזמן,  עיכוב  שאינו  עיכוב  גבי  על  מתרחשת  האומנות  המלחמה.  אירועי  את 
שבין  הקונפליקט  את  אי־ההלימה,  את  הקיומי.  האונים  לחוסר  מובן  לתת  ביכולת 
עוצמת האיום לבין היכולת לתת לו מובן אישי, מייצגת המחווה אל עבר האידיאה 

כתחליף. 

״האמונה במוות אינה מעוררת שום דבר דחפי בקרבנו״ – שם. העדות הנחרצת להיעדר האמונה במוות   1
העצמי, אומר פרויד, היא העובדה שבני אדם נוהגים בשדה הקרוב ומחוצה לו תחת העיקרון של ״שום 

דבר לא יכול לקרות לי״. 



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ3 

רעיון דומה מלווה את המחשבה על הנשגב בפילוסופיה של האומנות. הנשגב הוא 
סכנות  לתפוס  ההכרה  ואי־היכולת של  שמְְּזמן הטבע  הסכנות  נוכח  רגש שמתעורר 
קרחוני  או  העצומים  ההרים  הסוער,  האוקיינוס  מובנת.2  צורה  להן  ולהעניק  אלה 
הענק – בעלי שיעור או עוצמה שאין לאדם יכולת לאמוד אותם או לשלוט בהם – 
אלו הם מושאי הרגש הנשגב. האדם ניצב חסר אונים מול כוחות הטבע כשהוא מכיר 
באפסותו ובחוסר הערך שמלווים את קיומו האנושי. נוכח עוצמת הטבע הופך הקיום 
של  ליכולת  האדם  יכולת  בין  בהשוואה  מדובר  לא  מִִפֶֶּשר.  ריק  מובן,  חסר  האנושי 
הטבע, אלא שאלו מתקיימים במובן מסוים בהיעדר זיקה: לאדם חסרים הכלים לתפוס 
היכולת להכיר  כפי שהאדם חסר את  )מושגית( את שלפניו. ממש  ולהבין  )חושית( 
באפשרות מותו שלו נוכח הסכנה, כך הוא חסר יכולת להבין או לדַַמות את עוצמת 
מגייסת ההכרה את  יכולת,  היעדר  ושל  ערך  זה, של חוסר  דווקא במצב  הטבע. אך 
לא  אם  גם  הטבע,  של  המוחלטת  עוצמתו  את  לחשוב  והיכולת  התבוניים,  מושגיה 
לַַכְְּשירוּת התבונית האנושית. הכושר התבוני  לדַַמות או להבין אותה, הופכת עדות 
יכולת  והאידיאות הנוכחות בו מאפשרים לראות בטבע את מה שבפועל חורג מכל 
אנושית ריאלית. את אי־היכולת להכיל את מה שחורג משיעור יכולתו ושליטתו של 

האדם תופסת האידיאה של המוחלט, והיא שמעוררת את תחושת השגב. 

כך עבור קאנט, חולשת האדם היא רכיב הכרחי בחוויית הנשגב, כאשר נוכח ״סלעים עזים 
הנטויים מעלינו כאילו מתוך איום, ענני־רעם המתחזרים על־פני השמיים, כשהם נישאים 
ונוסעים מתוך ברקים וקולות, הרי־געש בכל אלימותם ההרסנית״ וכיוצא בזה, כל אלה 
הופכים את יכולת ההתנגדות של האדם ״בהשוואה לעוצמתם לזוטא נטולת־חשיבות אבל 
מראיהם נעשה מושך יותר ככל שהוא נורא יותר, אם רק שרויים אנו בבטחה״ )קאנט, 

 .)86 ,1961

מקור  אך מהו  ואפסות.  איוּם  במציאות של  האידיאות  הוא שמנכיח את  הנשגב  הרגש 
האידיאות האלו? קאנט עונה על כך בהתייחסו לנטייתה הטבעית של התבונה האנושית 
לחרוג מגבולות הניסיון לעבר אידיאות )כגון טוטליות, אחדות, נצחיות הזמן(, וההכרה 
נוטה לייחס להן מעמד אובייקטיבי. אידיאות אלו נחוצות לנו להסדרת פעולת המחשבה 

בהיסטוריה של האומנות, הנשגב נחשב תופעה אומנותית שניתן למצוא אותה מימי קדם בדוגמאות   2
טקסטואליות בחיבור על הנשגב, המיוחס ללונגינוס, דרך ציוריו של קספר דוד פרידריך במאה ה־19, 
ועד האקספרסיוניזם המופשט של אמצע המאה ה־20. הדיון הפילוסופי מתמקד בעיקר בתחושת השגב 

שמתעוררת נוכח איתני הטבע.



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ4 

קאנט  זאת  בכל  אך  ההכרה.  של  היסודיות  הפונקציות  את  העיקרון שמסדיר  ולמציאת 
מכנה נטייה זו ליַחֵס קיום לאידיאות ״אשליה טרנסצנדנטלית״, ומציין שעד כמה שלא 
אנושי  הכרה  כושר  היא  האשליה  הביקורתית,  המחשבה  באמצעות  אלו  אשליות  נפרק 

.)B354, B355 ,232 ,0132 ,שאין מנוס ממנו )קאנט

הרעיון של הנשגב נשען אם כן על הנטייה להעניק קיום לאידיאות שאין להן קיום ממשי, 
כדי לצקת תוכן במציאות שאין דרך להכילה, לפרְשהּ או לשלוט בה. בדומה לדבריו של 
פרויד, גם כאן חוסר האונים שנובע מאי־היכולת להבין את הסכנה או לשלוט בה, הוא 
שמוביל אל האפשרות להמיר את אי־היכולת לדַמות )את המוות, את האיום הקיומי(3 
במושג מוכלל, כזה שנמצא מחוץ לגבולות הניסיון, כחלק מנטיית אנוש להעניק לאידיאות 
קיום. הן לנוכח המלחמה על זוועותיה, והן נוכח האיום של הטבע, מה שנדרש הוא ייצוג 
ערך  ונושא  הפרטית,  המציאות  מן  באמצעות מה שחורג  הפרטי  הקיום  על  האיום  של 
אידיאי, בין שהאידיאי מוגדר באמצעות תוכן כלשהו, דוגמת המולדת, או נותר מופשט 

בלבד, ומתואר כעוצמה מוחלטת או כגודל מוחלט. 

מתעורר   ,)Schopenhauer, 1969, 206( קאנט  בעקבות  שופנהאואר  אומר  הנשגב,  רגש 
כאשר נוכח טבע רב־עוצמה או בעל גודל חריג אנו נתקלים באפסות של גופנו, ובהיות 
קיומנו כפרטים תלוי על בלימה. אלא שבמרווח שבין חוסר האונים אל מול הטבע לבין 
אובדן הערך שלנו כפרטים אנו הופכים להיות מודעים ליכולתנו לחשוב את האידיאות 
שמעבר לרצון ולאינטרס שלנו כפרטים. האידיאה, כמו למשל זו של הכוח המוחלט או 
של האינסוף, היא מושא של המחשבה, מחשבה שמגויסת דווקא לנוכח מצב של סכנה או 
של חוסר אונים קיומי. כך, אל מול עוצמתו המוחלטת של הטבע מופנה המבט אל עבר 

האפשרות לדַַמות טבע זה כביטוי של אידיאה שהטבע הוא גילום שלה. 

קאנט היה זה שהציב את הנשגב כצלע מרכזית במחשבה האסתטית וסלל את הדרך אל 
שופנהאואר  טוען  לקאנט  ישירה  בתגובה  אך  ה־20.  המאה  של  בהגות  הנשגב  מחשבת 
שהרגש הנשגב רלוונטי לא רק ביחס לטבע )כפי שטען קאנט(, אלא גם ביחס לאומנות. 
אחת הדוגמאות שמשמשת את שופנהאואר היא זו של כנסיית סנט. פול בלונדון, אשר 
בה, כמו במבני דת אחרים, פנים המבנה יוצר חלל עצום שמגמד את היחיד בעומדו בין 

בחיבורו המוזכר לעיל מתאר פרויד את המלחמה ״האכזרית, מרה וחסרת מעצורים״, שממוטטת את   3
יסודות החיים, וכל חוק וכל עיקרון שהאמנו בהם כמי שמבטיחים את הקיום. ראו, שם עמ׳ 4–52.



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ5 

עמודי הענק. האימה הקיומית שמשחרת לפתחו של המאמין )המודע לכך שהגודל הזה 
ישות  של  כגילום  העצום  בחלל  להתבונן  ביכולת  מתחלפת  ברגע(  אותו  להצמית  יכול 

נצחית, כזו שקיימת מעבר לזמן ולמקום.

חוסר האונים אל מול הסכנה או האיום, הוא אפוא תנאי ומַַפתח לרגש של הנשגב; הוא 
פותח את הפתח לאפשרות לדַַמות, באמצעות מה שלא ניתן לדימוי )משמעות הסכנה 
הקיומית שטמונה בטבע חסר גבולות(, את המוחלט שחורג מגבולות העצמי ואינו כפוף 
לאינטרסים של היחיד. הנשגב הוא אופן של שימוש בדימוי שמעיד על הנסיבות המצֵֵרות 
של קיומנו כדי להניח את המרחב האידיאי, זה שחורג מיכולת הייצוג או הדימוי, אך מונח 

בעצם שיעורה של הסכנה או האסון. 

דרידה, בקריאתו את הנשגב של קאנט, מתאר את הנשגב בטבע כחסר תכלית, לא הולם 
ולא מתאים לכושר הדימוי שלנו. בכך פועל הנשגב באלימות כלפי הדמיון האנושי, והוא 
לתארהּ  שאפשר  המידה״,  היעדר  של  ״המידה  זו  כך.  בשל  דווקא  יותר  אף  נשגב  נהיה 
אחת.  ובעונה  בעת  ודוחה  שמושך  אובייקט  נוכח  המתעוררים  זעזוע״,  רעידה,  ״כהלם, 
הצופה  את  להביא  המאיימת  תהום  פוער  אחד  שרגע  האוקיינוס  כמו  בטבע,  הנשגב 
)ללא תכלית( של המשוררים, ממחיש את  האוקיינוס  כמראָָה,  חלק  ורגע אחר  לאבדון 
אי־ההתאמה האלימה הזו, שהיא החיזיון של הנשגב )Derrida, 1978, 129(. דרידה מדגיש 
את העובדה שמן ההבנה הפילוסופית של הנשגב עולה כי ככל שהטבע מאיים לבלוע את 
כושרי המחשבה והדמיון היוצרים מושאים עבור ההכרה, והסכנה הטמונה בו גדולה יותר, 
כך גובר הרגש הנשגב, כלומר מתאפשרת הזיקה אל המוחלט, אל מה שלא ניתן לייצגו או 

לדַַמותו. 

בדברים אלו מסתמנת משמעות העיכוב בהתבטאות האומנותית של הנשגב כעיכוב שנובע 
מאי־היכולת לייחס מובן למה שאין אפשרות לדַַמותו. ככל שהאירוע או המצב מאיימים 
ומְְשתקים יותר, כך הפנייה אל מקור האיום כגילום של רגש הנשגב מיידית יותר. העיכוב 
בהקשר זה אינו עיכוב בזמן. העיכוב כאן פירושו שנחסמה יכולתו של הפרט לצקת אל תוך 
המצב שבו הוא מצוי משמעות הנוגעת לקיומו העצמי. המשמעות הפרטית שמעוכבת או 
חומקת מן הפרט מהווה גשר אל מה שנמצא מחוץ לניסיון הפרטי ונושא איכות טוטלית, 
כללית, על־אישית. ככל שאי־היכולת לצקת תוכן אנושי עצמי למה שמהווה סיכון קיומי 

גורפת יותר, כך מונכח ביֶֶּתר שׂאת מקומן של האידיאות. 



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ6 

על  חוזרת  היא   ,2023 אוקטובר  לנדאו מאז  סיגלית  האומנית  העבודות שיצרה  בסדרת 
מחווה שמגלמת את הנאמר כאן בנוגע לתפקיד האומנות. העבודות של לנדאו מבודדות 
את הרגע של הפנייה אל מעֵבר לחוסר האונים של היחיד באמצעות נשיאת הכפיים או 
הרכנת הראש. אפשר היה לפרש את המחוות האלה כביטוי של הלכי רוח שליליים )חרדה, 
חשש, חוסר אונים(. אפשר היה לפרש אותן כפנייה אל מקור התקווה )אֵל, עתיד(. אך 
לנדאו מנתקת את המחווה האומנותית מכל אלה: המבט נמשך אל האור או אל האדמה, 
זו מחווה  אך הוא חלול, ואין צורה או אפשרות אחרת שמתהווה מכוחה של המחווה. 
מזמנת,  שהמלחמה  הקיומי  באיום  משמעות  או  תוכן  לצקת  היכולת  לחוסר  כמעטפת 
המחווה  הקטסטרופלית  לסיטואציה  שמעֵבר  מה  את  בשם  לכנות  האפשרות  ולהיעדר 
עומדת בפני עצמה, מרוּקנת מתוכן עצמי, והיא מגלמת את הפער שלא ניתן לגישור בין 
היעדר המשמעות לבין היסוד המוחלט כתחליף חסר שֵם להתרוקנות הזו ממובן. האומנות 
של סיגלית לנדאו היא אומנות שאינה מחכה למובן שיגיע בעתיד או ממקום אחר, אלא 
כזו שלוכדת את הממשות של הרגע שבו אין מפלט מן האיום אלא בממשות של הרגע 
עצמו, שמזמנת את הפנייה מעֵבר לו. העיכוב ביחס למציאות הוא בעצם המחווה המציעה 
עצמה כמעין מקלט, כזה שנמצא מעֵבר לקיום הפרטי ומעֵבר לאיום שלפתחו, כלפי מעלה 
או מטה, בממשות של הרגע שהיא בה בעת מחוץ לזמן ולמקום הקונקרטיים. כפי שאומר 
דרידה: הנשגב הוא מחווה כלפי מה שהוא מחוץ למידה, נעדר התאמה עם מה שנותן לו 

קיום. 

כך שלנוכח חוסר האונים של היחיד בעת המלחמה ניצבת המחווה כלפי הנשגב כתשובתה 
של האומנות. 



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ7 

Sigalit Landau, Untitled (klesów), 2025

Sigalit landau, Horns of liss, 2024

סיגלית לנדאו, מרכינים, 2024



׀    ןויליג  9    ׀    ראוני  2026    ׀    רונן תור    ׀    גבשנה לש עתה יאה המחלמ8 

רשימת המקורות
פרויד, זיגמונד )2008(. מחשבות לעת מלחמה ומוות, בתוך תרבות, דת ויהדות. כתבים נבחרים, ה. 

תרגום: נועה קול ורחל בר־חיים. הוצאת רסלינג.

קאנט, עמנואל )1961(. ביקורת כוח השיפוט. תרגום: שמואל הוגו ברגמן ונתן רוטנשטרייך. מוסד 
ביאליק. 

קאנט, עמנואל )2013(. ביקורת התבונה הטהורה. תרגום: ירמיהו יובל, הוצאת הקיבוץ המאוחד. 

Derrida, Jacques (1978). The truth in painting. trans. Geoff Bennington & Ian McLeod, The 
University of Chicago Press.

Schopenhauer, Arthur (1969). The world as will and representation, Vol. I. Dover Publication.

פרופ' רות רונן, הגוח לפוליסופיה, רבינואסיטת לת־ביבא.
rronen@tauex.tau.ac.il :דאו"ל

mailto:rronen@tauex.tau.ac.il

