
׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג191

ם י ר פ ס ת  ו ר ו ק י ב

גרבדלוג סומע          

גילוי וכיסוי, חשיפה והכחשה

ילאסליב הרקי. איך אומרים ג'נוסייד בעברית? 
הקוביץמה א ,דחו2024, 172ידומע ם

ספר איך אומרים ג'נוסייד בעברית? של חוקרת המשפט ליאורה בילסקי עוסק ה
במשפט אייכמן, אך למעשה מציע התבוננות חדשה בשואה, שאינה מתמקדת 
בהשמדה הפיזית של היהודים, אלא בניסיון להשמדת זהותם ותרבותם. לצורך 
בילסקי,  "בתפיסה המקובלת", מסבירה  ה"ג'נוסייד":  כך עושה המחברת שימוש במושג 
"רצח עם הוא ביטוי נרדף לרצח המוני. ואולם רצח עם בניגוד לרצח של יחידים מבני 
הקבוצה אפילו יהיו רבים מאוד מכוון בראש ובראשונה להרוס את הזהות של הקבוצה" 
)עמ' 11(. הספר עוסק אפוא במה שמכונה "ג'נוסייד תרבותי", דהיינו במתקפת השמדה 
משולבת על כל המוסדות הרשמיים והבלתי רשמיים ההופכים אוסף של בודדים לקבוצה 
מובחנת בעלת זהות ייחודית משל עצמה – במקרה שלנו היהודים. הספר כולל ארבעה 
פרקים, ובמרכזו של כל אחד מהם ניצבת דמות שהעמידה את סוגיית "הג'נוסיד התרבותי", 

לפחות על פי קריאתה של בילסקי, במרכז משנתה. 

המושג  את  שטבע  למקין,  רפאל  היהודי־פולני  במשפטן  עוסק  הראשון,  ההקדמה,  פרק 
"ג'נוסייד" בספרו על שלטון הציר באירופה, שיצא לאור ב־1944. אף שהוא עצמו נמלט 
מאירופה בעור שיניו, ומרבית בני משפחתו נרצחו בידי הנאצים, ספרו של למקין אינו 
הנאצית  גרמניה  של  הטרור  בשלטון  בהם, אלא  בעיקר  לא  ואפילו  ביהודים,  רק  עוסק 



׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג192

רק  מתמקד  אינו  בג'נוסייד,  שעוסק  בספרו,  התשיעי  הפרק  אירופה.  בכל  ושותפותיה 
ובנות־בריתה  גרמניה  הדרכים שבהן  במגוון  עוסק  ברצח, אלא  דהיינו  פיזית,  בהשמדה 
השמידו עמים: השמדה פוליטית, חברתית, תרבותית, כלכלית, דתית, מוסרית, ביולוגית, 
ופיזית )כך במקור( של קבוצות לאומיות שונות באירופה. השמדת היהודים, שאת היקפה 
של  זו  רחבה  תפיסה  בקצרה.  מוזכרת  מיליון,  בכ־1.7  הספר  כתיבת  בשעת  מעריך  הוא 
ג'נוסייד, שהיא הרבה מעבר להרס הפיזי של קבוצה, לא התקבלה במשפט הבין־לאומי 
ובאמנת האו"ם למניעת והענשת פשע רצח עם משנת 1948, על אף שלמקין היה היוזם 
שלה. שם היא מתמקדת כמעט בלעדית בהיבטים הפיזיים של התופעה, והג'נוסייד מוגדר 

כמעשים שהם פגיעה פיזית, שנעשו בכוונה להשמדה גמורה או חלקית של קבוצה. 

היהודים  העדים  אחד  שהיה  סוצקובר,  אברהם  היידיש  במשורר  עוסק  השני  הפרק 
הבודדים שהוזמנו להעיד במשפטי נירנברג. באמצעות דמותו מספרת בילסקי את סיפור 
ההתנגדות התרבותית של היהודים, שכן סוצקבר היה חלק מ"מחתרת הנייר" שהצליחה 
נירנברג ביקש סוצקבר להעיד  וילנה. במשפט  להציל ספרים רבים מהשוד הנאצי בגטו 
דווקא ביידיש, לשונם של מרבית הקורבנות במזרח אירופה, אך הדבר נאסר עליו. למשפט 
אייכמן כלל לא הוזמן, ובילסקי מעלה את ההשערה שהדבר נבע מכך שהיה מזוהה מאוד 
תקופה  באותה  היידיש  נחשבה  שבה  ישראל,  בשואה.  היא  גם  שהושמדה  היידיש,  עם 
לשפה כמעט בלתי חוקית, התכחשה לממד זה של "הג'נוסייד התרבותי", שהיה כה חשוב 

למשורר היידיש סוצקבר, וחשוב גם לבילסקי. 

קולומביה,  מאוניברסיטת  ההיסטוריון  של  דמותו  עומדת  השלישי  הפרק  של  במרכזו 
פרופסור סאלו בארון, שהוזמן כעד מומחה לפתוח את משפט אייכמן. היה עליו להסביר 
להעיד  אפוא  הוזמן  הוא  קורבנות.  מיליון  לשישה  מעֵבר  בשואה  היהודי  לעם  מה אבד 
על הג'נוסייד התרבותי. חשוב לציין כי בארון היה גם האחראי למפעל "תקומה לתרבות 
ישראל", שנועד להשיב לעם היהודי את אוצרות התרבות היהודיים לאחר השואה. בסופו 
של דבר נתפסה עדותו על ידי מארגני המשפט הציונים כמקח טעות, משום שאף שאכן 
ברוח  ציוני  היה  לא  שלו  המסר  היהודית,  הציביליזציה  השמדת  היקף  מלוא  על  עמד 
"שלילת הגולה”, כפי שקיוו מארגני המשפט. בארון, כפי שמציינת בצדק בליסקי, שלל 
את "ההיסטוריה הבכיינית" שאותה אימצה ההיסטוריוגרפיה הציונית, שראתה בגלות 
רצף ארוך של אסונות. בעדותו התמקד בארון בכוחו היוצר של העם היהודי לשקם את 
עצמו בכל מקום שהוא, ולאו דווקא רק בארץ ישראל. "הוא בייש אותנו" קבע בן־גוריון 

)עמ' 105(. 



׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג193

הרעיון  מאחורי  שעמדה  ורשה,  מגטו  אוירבך  לרחל  מוקדש  והאחרון  הרביעי  החלק 
המהפכני להעמיד במרכז המשפט את עדותם של הניצולים. אוירבך הייתה תלמידה נאמנה 
של מסורת מזרח־אירופית שראשיתה בשמעון דובנוב, והמשכה בארכיון המחתרת בגטו 
ורשה, שאליו השתייכה אוירבך, בהנהגתו של ההיסטוריון עמנואל רינגלבלום. מסורת זו 
ראתה חשיבות רבה בליקוט עדויות היהודים, קורבנות האלימות במזרח אירופה, וראתה 
נירנברג, שם  אותן כמרכזיות לכתיבה ההיסטורית של אותם אירועים. בניגוד למשפטי 
עמדו מסמכי הרוצחים במרכז, אוירבך הביאה לכך שבמרכזו של משפט אייכמן תעמוד 
רדיקלית  היא  הקורבנות  לעדות  אוירבך  של  גישתה  בילסקי,  לדעת  הקורבנות.  עדות 
ומהפכנית, שכן בתפיסה זו העדות "היא לא רק מכשיר בידי התביעה אלא יש לה ערך 

עצמאי בהשבת הקול, התפקיד הפעיל )agency( והאנושיות של הקרבנות" )161(.

בסיכומו של דבר מציעה בילסקי נרטיב "תת־קרקעי", "מושתק ונשכח של משפט אייכמן" 
סיבות.  מכמה  רבה  חשיבות  יש  לכך  במרכזו.  התרבותי  הג'נוסייד  את  שמעמיד   ,)163(
ראשית, הספר מהווה תרומה משמעותית לדיון במושג הג'נוסייד, שכמעט שאינו קיים 
בעברית, לא כל שכן המושג "ג'נוסייד תרבותי" )למרות שחלקים ניכרים מהספר עוסקים 

בהתנגדות תרבותית, נושא שעסקו בו רבות(. 

לנרטיב  שבניגוד  אייכמן,  משפט  של  ומורכב  מתוחכם  נרטיב  הספר  מציע  לכך  מעבר 
גרסה של המשפט שנכתבת מפרספקטיבה  זו  הבן־גוריוני.  במובן  ציוני  אינו  הממלכתי, 
הלאום  למדינת  מעֵבר  שפורצת  אוניברסליסטית,  תרבותית  ציונות  של  יותר,  גלותית 
מבוססת הריבונות הטריטוריאלית. זו ציונות שהיא לכאורה פתוחה וקשובה יותר למגוון 
הקולות של העם היהודי, שאינה בזָה לאלו שלא מרדו או שלא עלו לארץ ישראל. זו ציונות 
שבה שלילת הגולה לא רק שאינה עומדת במרכזה, אלא שה"גלותיות", על ערכיה הנעלים 
ומסורותיה האינטלקטואליות המכילות, היא למעשה חלק ממנה. זהו נרטיב מהפכני של 
המשפט, שגיבוריו הם אינטלקטואלים "גלותיים", גם אם הם ציונים )דוגמת למקין בגִרסה 
זו( וחיים במדינת ישראל )כמו למשל סוצקבר ואוירבך(, ואשר פותחים את הלאומיות 

היהודית לכיוונים מכילים, הומניים ואוניברסליים. 

באחרית הדבר אף מצביעה בילסקי על החשיבות הגדולה של תפיסה אשר שמה דגש על 
העדים ועוסקת בהרס התרבותי, למשפט הבין־לאומי. 

מבחינה זו הספר הוא תרומה משמעותית מאוד לחקר השואה ומשפטיה, ומציע, במובלע, 
הצעה מעניינת לזהות יהודית וציונית פוסט־שואתית. 



׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג194

אבל כפי שמלמדת כותרת הספר – "כיצד אומרים ג'נוסייד בעברית?", העניין הוא במידה 
רבה לשוני, וללשון, כפי שהסביר ביאליק, יש תכונה מעניינת – היא מגלה, אך גם מכסה, 
היא חושפת, אך גם מכחישה. ואכן, לצד תרומתו הגדולה של הספר במה שהוא חושף, יש 

לו כמה "נקודות עיוורון" חמורות שאותן הוא מכסה ואולי אף מכחיש. 

של  מסוכן  עיוות  בעיני  היא  התרבותית  בהתנגדות  הטריומפלית  ההתמקדות  ראשית, 
הזיכרון, משום שהיא מתעלמת מהעובדה שהג'נוסייד התרבותי, כמו זה הפיזי, במידה רבה 
הצליח. זאת אומרת, הן החברות היהודיות הן הבודדים, במובנים רבים התפרקו בדרגת 
חומרה כזו או אחרת בתקופת השואה. זו למעשה משמעותו של האירוע כאירוע טראומטי 
מאוד, וזו אמת שקשה להכיר בה כי כולנו רוצים סיפורים מנחמים. אך ההיסטוריוגרפיה 
של העשור האחרון נוטה לכיוון זה, ובעיניי, הכתבים של היהודים מתקופת השואה אינם 
התנגדות  של  הפרדיגמה  בתוך  להסביר  למשל,  נוכל,  כיצד  שכן  לספק.  מקום  משאירים 
"כל  שכתב:  זלקוביץ,  יוסף  לודז'  בגטו  היהודי  האינטלקטואל  של  דבריו  את  תרבותית 
]...[ הגטו, השלילה הגדולה  הלך המחשבה היהודית השתנה לחלוטין תחת מכבש הגטו 
של התרבות והקִִּדמה, אשר בני אדם טיפחו במשך מאות בשנים, מחק תוך זמן קצר את 
הגבולות בין קודש לחוסר כבוד, כפי שמחק את הגבולות בין שלי לשלך, בין מותר ואסור 

בין הגון ללא הגון". 

איזה מקום יש בנרטיב זה לפִּסקה הבאה מתוך יומנו של חיים קפלן )18.5.1941( בגטו 
ורשה: "הנאציזם בא לכלותינו. הינהו אויב היהדות הן ברוחו והן בשיטתו המעשית. אנחנו 
נלחמים בו ומחכים למפלתו. אבל – אין חקר לרוח האדם. בלי יודעים אנו מקבלים את 

תורתו והולכים בדרכיו. הנאציזם כבש את כל עולמנו..."

הנרטיב החוגג את ההתנגדות התרבותית חוטא במידה מסוימת לאמת, ומתעלם מעוצמתה 
הגדולה של השואה. אני סבור כי בגלל שמעולם לא התמודדנו עם מלוא עוצמתה ועם 
מלוא משמעויותיה, והעדפנו נרטיבים מנחמים, היא הביאה אותנו, כחברה, כפי שעלולה 
טראומה לא מעובדת להביא את האדם היחיד, לעברי פי פחת, והבנה זו מקרבת אותי למה 

שנתפס בעיניי כבעיה הגדולה ביותר בספר הזה. 

חייב  הישראלית  החברה  של  כלשהו  בהיבט  או  בשואה  העוסק  ספר  שכל  חושב  איני 
להתייחס גם לסוגיה הפלסטינית, אף שזו הסוגיה המשמעותית ביותר המעצבת את חיינו 
ואת זהותנו. בדרך כלל אני גם חושב שיש לבחון ספר בראש ובראשונה על פי מה שיש בו 
ולא על פי מה שאין בו. אולם ביחס לספר של בילסקי אני חושב אחרת. האם אפשר לשאול 



׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג195

את השאלה "איך אומרים ג'נוסייד בעברית" ולעסוק בג'נוסייד תרבותי, מתוך התעלמות 
למסמן  ביחס  אותנו  ממקמת  העברית  כאילו  הפלסטיני?  מההקשר  מוחלטת  כמעט 
"ג'נוסיד", וודאי "ג'נוסייד תרבותי", אך ורק כקורבנות? האם אפשר להתעלם מהנכְּבה, 
שבה לא רק שנהרסו יותר מחמש מאות כפרים, אלא כפי שמלמדים אותנו היסטוריונים 
פלסטינים ויהודים, כל הציביליזציה הפלסטינית נהרסה באופן חמור ועברה משבר שעדיין 
לא התאוששה ממנו? האם אפשר לדבר על השמדה תרבותית ולא להתייחס לשוד הגדול 
של הספרים שמצאו את דרכם לספרייה הלאומית? להרס העיתונות המשגשגת, מערכת 
החינוך, התרבות העירונית, ארכיונים, ועוד? אם נחזור לפרק של למקין מ־1944, העוסק 
בג'נוסייד, חלקים ניכרים מאוד ממנו רלוונטיים כל כך למציאות הישראלית-פלסטינית 
מ־1948 ואילך. עד מאלי הרחוקה לוקחת אותנו בילסקי )עמ' 166(, אך ההקשר הפלסטיני, 

אם עולה )למשל בעמ' 94(, הרי שהוא עולה להרף עין וברמיזה קלה, ולא יותר.

קודם  נכתב  הספר  אם  גם  מעזה.  ההתעלמות  היא  מכך  יותר  הרבה  חמורה  בעיניי  אך 
לשבעה באוקטובר, האם אפשר לפרסם ספר על ג'נוסייד, ולא כל שכן על ג'נוסייד תרבותי 
בזמן השמדת עזה )הספר נחתם במאי 2024 – עמ' 170(, מבלי להגיד, ולו באחרית הדבר, 
מילה אחת עליה? בריאיון ל־YNET לרגל פרסום הספר, שהתקיים בסוף ספטמבר 2024, 
גילתה דעתה בילסקי שוב  ידועות היטב,  זוועותיה היו  רוב  שנה לתוך המלחמה, שכבר 
הפלסטיני.  להקשר  רלוונטיים  אינם  בספר  עוסקת  היא  שבהם  המושגים  כי  ובמפורש 
בילסקי טענה כי לכנות את מה שמתחולל בעזה ג'נוסייד זו הפרזה היפרבולית, כפי שנהוג 
זו  "מדהים". כשקראתי את דבריה התקשיתי להאמין. האם  כל דבר פעוט  היום  לכנות 
שמלמדת  כפי  ובענווה,  בצניעות  ראש,  בהרכנת  המכבדת  הראויה,  הלשונית  ההשוואה 
אותנו בילסקי לאורך הספר, את סבלם של הקורבנות? ומה לגבי חשיבות ההקשבה לעדות 
הקורבנות שהיא כה מרכזית בספר כולו, ובמיוחד בפרק החמישי, שאמורה להשיב לקורבן 
את הסוכנות )agency( הפעילה ואת האנושיות שלו, ושאותו מדגישה בילסקי גם בריאיון? 
ראוי  לא  האם  הפלסטינים?  על  גם  זה  והיסטוריוגרפי  אתי  ציווי  להכיל  ראוי  לא  האם 
להקשיב לעדויותיהם הנוראיות היוצאות מדי יום מעזה? ומה לגבי ההשמדה התרבותית 
המלאה של עזה, שכבר במועד הריאיון התחוללה ברובה והייתה ידועה – כולל השמדת 
כל האוניברסיטאות, וכן מרבית הארכיונים והמוזיאונים, כולל הרס רובם המכריע של בתי 
הספר? כולל הרס שׂכיות חמדה היסטוריות דוגמת מסגד עומרי, שנבנה במאה ה־7, והכיל 

את אחד האוספים המשמעותיים ביותר של ספרים נדירים בפלסטין?

https://theconversation.com/destruction-of-gaza-heritage-sites-aims-to-erase-and-replace-palestines-history-240722


׀ויליג    ן  9    ׀י    נוא  ר2026    ׀    גר גולדבסומע    ׀    השחהכו פהיחש וי,סיכו יוליג196

ושוב מרחיקה בילסקי את עדותה כדי להסביר לנו שעניין הג'נוסייד התרבותי רלוונטי 
מאוד לאוקראינה. היא גם מזכירה בחטף את עניין השפה הערבית בחוק הלאום )כפגיעה 
בערבים(, ומצרפת זאת ל"עתירה המזרחית" שראתה בחוק גם פגיעה במורשת היהודים 
מארצות האסלאם, אך אינה אומרת מילה על עזה. התעלמות אקטיבית זו כל כך מפתיעה 
ומאכזבת דווקא על רקע כתיבתה המחקרית של בילסקי, שעסקה בין השאר בסוגיות של 

זכויות אדם ובטבח כפר קאסם. 

בכלל  לפלסטינים  להתייחס  ולא  "ג'נוסייד תרבותי",  ובוודאי  בעברית,  "'ג'נוסייד"  לומר 
ולעזה בפרט, זה לא רק עיוורון מוסרי, אלא הכחשה של המצב המורכב שביחס למושג זה 
אנו היהודים עומדים בהיסטוריה המודרנית – פעם אחת כקורבנות ופעם אחרת כמחוללים. 
משום כך, כל כמה שהספר החשוב הזה מגלה, הוא גם מכסה, וכל כמה שהוא חושף, הוא 

גם חלק מההכחשה הגדולה שהחברה הישראלית נתונה בה מאז שבעה באוקטובר.

פרופ' עמוס גולדברגסיהל גוחה ,טע לש הירוםרשי אודהיו לת זמננה ,ואוניסרביטירבעה התילשוריב ם.
amos.goldberg@mail.huji.ac.il :דוא"ל

mailto:amos.goldberg@mail.huji.ac.il

